


Uitzien naar de nieuwe aarde


Beste vrienden,

Wat is de bestemming van een kind van God na dit leven? We leerden het antwoord al in onze vroege jeugd: de hemel. Dat is een juist antwoord, maar niet volledig. De hemel is de voorlopige bestemming van een kind van God; de definitieve en volmaakte bestemming ligt op aarde. De nieuwe aarde. Daarover willen wij deze avond met elkaar nadenken aan de hand van vier punten.

- Hoe de aarde was nadat God die had geschapen.
- Hoe de aarde werd door onze zonde.
- Hoe de aarde is sinds de eerste komst van Christus.
- Hoe de aarde wordt na de tweede komst van Christus.

1. Hoe de aarde was nadat God die had geschapen.

De eerste hoofdstukken van de Bijbel vertellen ons over het ontstaan van hemel en aarde en de oorsprong van de plantenwereld, de dierenwereld en de mensheid. Met de schepping wordt het Koninkrijk van God gevestigd. Als Schepper van hemel en aarde heeft Hij zeggenschap over alle dingen. We vinden dat duidelijk in een aantal psalmen, waaronder Psalm 93. Die begint met de woorden: „De HEERE regeert, Hij is met hoogheid bekleed. De HEERE is bekleed met sterkte, Hij heeft Zich omgord. Ook is de wereld bevestigd, zij zal niet wankelen. Van toen aan is Uw troon bevestigd; Gij zijt van eeuwigheid af.” Dat Koninkrijk was dus heel concreet en zichtbaar. De gedachte dat Gods Koninkrijk een geestelijk rijk is, doet geen recht aan deze Bijbelse realiteit.

Gemaakt en geformeerd
God schiep door te spreken. We lezen dat keer op keer in Genesis 1. En God zei; en het was er. Zo schiep Hij ook de engelen, als gedienstige geesten rondom Hem. Vaak wordt aangenomen dat God dat deed op de eerste scheppingsdag, nadat Hij de hemelen had gemaakt en voordat Hij de aarde schiep. Volgens Job 38 vers 7 juichten de morgensterren toen God de aarde grondvestte.
De schepping van de mens doorbreekt het vaste patroon in Genesis 1. In de eerste plaats lezen we nu dat God eerst beraadslaagt met Zichzelf. „Laat Ons mensen maken, naar Ons beeld en naar Onze gelijkenis.” (Gen. 1:26) In die beraadslaging geeft God aan dat de mens een bijzondere taak krijgt. Hij zal op aarde onder God heersen over het geschapene. Het tweede wat opvalt, is de wijze waarop God de mens schept. Voor het eerst niet door te spreken, maar door hem op Goddelijke wijze te boetseren uit het stof van de aarde, als een kunstwerk uit de handen van de grote Pottenbakker. “Maken” lezen we in Genesis 1, “formeren” in Genesis 2. We komen die twee woorden ook tegen in artikel 14 van onze Nederlandse Geloofsbelijdenis, het artikel dat aan de schepping is gewijd. Maken ziet vooral op het wezen van de mens, formeren duidt meer op de esthetische vormgeving. Ook het uiterlijk van de mens was volmaakt. Vervolgens blies God de adem van het leven, de geest (ruach) in zijn neusgaten. Alzo werd de mens tot een levende ziel.
Duidelijk is dat de mens de kroon op de schepping is, gemaakt naar Gods beeld. God geeft hem de naam Adam, ofwel “rode aarde”. Die naam wijst op zijn afkomst. Dat Adam uit het stof van de aarde is gemaakt, duidt in het licht van de schepping niet op minderwaardigheid. Die negatieve klank ontstaat pas na de zondeval. De schepping van de mens uit het stof der aarde houdt in dat alle elementen die God al heeft geschapen, in de mens vertegenwoordigd zijn. Hij is een kosmos in het klein. Door gehoorzaamheid aan Gods (proef)gebod kan hij bovendien blijvende onvergankelijkheid verwerven.

Lichaam, ziel en geest
Het spreken van de Bijbel laat zich niet combineren met de evolutietheorie. Daar wil ik niet breedvoerig op ingaan, slechts op twee dingen wil ik wijzen. De evolutietheorie gaat uit van een ontwikkeling van menselijk leven in een miljarden jaren durend proces van dood, verderf en verdringing van het zwakke door het sterke. Dat valt moeilijk te rijmen met de goedheid van God. Het tweede waarop ik wil wijzen, is het feit dat de Bijbel een fundamenteel onderscheid maakt tussen mens en dier. Dat onderscheid ligt in de geest van de mens, door ons vaak de ziel genoemd.
De Bijbel gebruikt de begrippen ziel en geest door elkaar, maar in het geheel van de Schrift is wel verschil te bespeuren. Je kunt de ziel zien als het zintuiglijke waardoor mensen en dieren leven en zich bewegen. Het is in dit licht een misvatting dat een dier geen ziel heeft. De Bijbel leert ons dat dieren wel degelijk een ziel (nefesj in het Hebreeuws) hebben. Wat de mens uniek maakt, is zijn geest. Daarmee kan hij boven zichzelf en boven de schepping uitstijgen en in contact komen met het eeuwige, het goddelijke. Dr. Izaäk Boot verwoordde het als volgt: „De geest is datgene waar het beeld van God in verankerd lag: ware kennis van God, gerechtigheid en heiligheid. De mens wist van binnenuit wat God wilde, en hij wilde dat van harte. Van de dieren staat geschreven dat ze geschapen werden elk naar hun aard. Het was Gods wil dat zij hun aard tot uitdrukking zouden brengen. De met een geest begiftigde mens is geschapen naar Gods beeld, met de bedoeling dat hij Gods beeld tot uitdrukking zou brengen.”

We vinden de driedeling van lichaam, ziel en geest ook bij Paulus. Denk aan 1 Thessalonicenzen 5 vers 23. „Uw geheel oprechte geest (pneuma), en ziel (psuché) en lichaam worde onberispelijk bewaard in de toekomst van onze Heere Jezus Christus.” Deze driedeling maakt enerzijds duidelijk dat de mens meer is dan een dier, anderzijds dat een dier meer is dan een blok hout. 
Over de dieren die met Noach in de ark gaan, spreekt de Bijbel als “alle levende ziel”. Salomo zegt dat de rechtvaardige het leven (in het Hebreeuws de ziel) van zijn beest kent. De dichter van Psalm 36 belijdt: „Heere, Gij behoudt mensen en beesten.” Het boek Jona eindigt zelfs met dieren, als God aan de profeet vraagt: „En Ik zou die grote stad Ninevé niet verschonen? Waarin veel meer dan honderd en twintig duizend mensen zijn die geen onderscheid weten tussen hun rechterhand en hun linkerhand, mitsgaders veel vee?”
Om niet meer te noemen, het zogeheten Noachitisch verbond dat God na de zondvloed sluit, betreft de hele kosmos, maar de verbondspartners zijn de mensheid én het dierenrijk. „Zie, Ik richt Mijn verbond op met u en met uw zaad na u. En met alle levende ziel die met u is, van het gevogelte, van het vee,  en van alle gedierte der aarde met u.” (Gen. 9:9,10) Na de zondvloed krijgt de mens permissie om dierlijk vlees te eten, maar van den beginne is het alzo niet geweest, leert Genesis 1 vers 29. 

Creatief wezen
Nadat God Adam heeft gemaakt, formeert Hij een vrouw als hulp tegenover hem. Zij wordt niet gemaakt uit het stof van de aarde, maar uit een rib van Adam, die God met vlees bekleedt. Het doet Adam in vreugde uitroepen: „Deze is ditmaal been van mijn gebeente en vlees van mijn vlees.” (Gen. 2:23) „En zij waren beiden naakt, Adam en zijn vrouw, en zij schaamden zich niet.” (Gen. 2:25) De lichamelijkheid was geen schande, in tegendeel. Die maakte het de mens mogelijk om zich net als de dieren voort te planten door seksuele gemeenschap. „En God zegende hen en God zei tot hen: Weest vruchtbaar en vermenigvuldigt, en vervult de aarde en onderwerpt haar en hebt heerschappij over de vissen der zee en over het gevogelte des hemels en over al het gedierte dat op de aarde kruipt.” (Gen. 1:28)
Zo staan Adam en Manninne op de prille schepping, in de hof die God voor hen heeft bereid. Het is Gods wil en wens dat zij op deze wijze Zijn beelddrager zullen zijn: als een drie-eenheid van lichaam, ziel en geest. Terwijl de engelen als onstoffelijke geesten in Gods directe nabijheid verkeren om Hem daar de lof toe te brengen en bevelen uit de voeren, krijgt de stoffelijke mens een plaats en taak op aarde. Om daar te heersen als rentmeester van God. God was als de grote Creator werkzaam geweest in het scheppen van hemel en aarde, de mens ontvangt de eervolle opdracht tot creatief handelen in het bouwen en bewaren van de schepping. En dat onder een open hemel. Aarde en hemel waren wel onderscheiden, maar niet gescheiden. „Zij hoorden de stem van de Heere God, wandelende in de hof, aan de wind des daags.” Alles getuigde van een diepe harmonie: tussen de mens en God, tussen Adam en Eva onderling, tussen de mens en de dieren, tussen de mens en de natuur.

2. Hoe de aarde werd door onze zonde.

Die ongekende harmonie is er maar kort, vanwege opstand tegen God. Die opstand begint in de hemel bij een deel van de engelen, onder leiding van de vooraanstaande engel die de naam “satan” zal gaan dragen. Het lukt hem niet om God van de troon te stoten, het lukt hem wel om de mens in zijn duivelse plannen mee te sleuren. We kennen de geschiedenis, beschreven in Genesis 3. De harmonie tussen God en mens is weg. Adam en Eva vluchten als ze God horen naderen. De onderlinge harmonie is weg. Adam beschuldigt Eva; zij heeft hem ertoe overgehaald van de verboden vrucht te eten. Ook de harmonie tussen de mens en het dierenrijk en de mens en de natuur raakt verstoord. Daarover straks meer.
Hoewel satan de mens verleidde, blijven Adam en Eva volledig verantwoordelijk voor hun keus. Paulus geeft dat in Romeinen 5 duidelijk aan. Niet door satan, maar door de mens is de zonde in de wereld gekomen, en door de zonde de dood. De dood als straf op de zonde was door God al voorzegd. Op de dag dat de mens zou eten van de vrucht van de boom van kennis van goed en kwaad, zou hij sterven. Opvallend is dat God dit vonnis niet onmiddellijk uitvoert. Wel worden Adam en Eva vanaf dat moment sterfelijk. Het proces van veroudering en verval zet in.
Nog veel aangrijpender is dat wat er met hun geest plaatsvind. Ze zijn niet langer beelddragers van God; van dat beeld blijven slechts wat schamele vonken over. De open verbinding tussen hemel en aarde is verleden tijd. God verdrijft de mens uit het paradijs. Engelen, tot voor kort vrienden van de mens, bewaken de toegang tot de hof. Het gevestigde Koninkrijk van God, dat hemel en aarde omvatte, wordt teruggetrokken in de hemel. Niet dat daarmee een einde komt aan Gods almacht en soevereine heerschappij. Het betekent wel dat de gevallen mens buiten de sfeer van Gods heerlijk Rijk en buiten de gunst van Zijn koningschap komen te staan.
De aarde wordt het terrein waar satan heerschappij voert, zij het wederrechtelijk. De Heere Jezus zal hem later “de overste van deze wereld” noemen. In zekere zin erkent Hij daarmee het recht van satan op deze wereld. Dat blijkt ook bij de verzoekingen van Jezus, als satan Hem alle koninkrijken van de aarde aanbiedt in ruil voor één keer knielen en hem aanbidden. Jezus antwoordt dan niet: „Die koninkrijken zijn niet van jou.” Zijn antwoord is: „Er staat geschreven: De Heere uw God zult gij aanbidden, en Hem alleen dienen.”

De schepping in slavernij door de zondeval
De opdracht van de mens ten aanzien van de schepping vervalt door de zondeval niet. Wel wordt er een vloek aan verbonden. Adam is nog steeds geroepen de aarde te bouwen en te bewaren, maar die arbeid gaat vanaf nu gepaard met zweten: beeld van moeite, ongemak en tegenslag. Manninne zal kinderen voortbrengen, maar dat zal gepaard gaan met smart. Daarbij moet in de eerste plaats worden gedacht aan de pijn bij het baren, al blijft het daartoe niet beperkt. We kennen allemaal de uitdrukking dat kinderen hun ouders op het hart kunnen trappen. Met beide vormen van smart zal Manninne al snel te maken krijgen. 
Bovendien zal vanaf nu de relatie tussen man en vrouw verstoord zijn. De man zal heerschappij voeren over de vrouw in plaats van haar beschutten en behoeden. De mens werd gemaakt naar Gods beeld; van Adam lezen we dat hij een zoon gewon naar zijn gelijkenis, naar zijn evenbeeld. Dat hebben vooral de vrouwen ondervonden, tot vandaag toe. Wat is hen in de loop der eeuwen niet aangedaan door mannen?
De gevolgen van de zonde blijven niet beperkt tot de mens. Adam en Eva sleuren de hele schepping in hun val mee. „Het aardrijk zij om uwentwil vervloekt”, sprak God tot Adam. Die vloek raakt flora en fauna. In Genesis 1 lezen we enkel over kruid. De mens ontvangt het zaad zaaiende kruid en boomvruchten als voedsel, de dieren het groene kruid. In Genesis 3 maken we voor het eerst kennis met ónkruid. Het aardrijk zal vanaf nu ook doornen en distels voortbrengen, die het goede kruid overwoekeren.
Het dierenrijk wordt niet minder getroffen. Een deel verwordt tot roofgedierte, een gevaar voor andere dieren en voor de mens. Omgekeerd wordt de mens een gevaar voor het dier. De mens gaat zelfs dieren eten. De harmonie die er binnen het geheel van de schepping heerste, is volledig zoek. Later zal Paulus aan de gemeente van Rome schrijven: „Want het schepsel (de schepping) is aan de ijdelheid (de vergankelijkheid) onderworpen, niet gewillig, maar om diens wil die het der ijdelheid onderworpen heeft.” (Rom. 8:20) De dader is de mens. In het volgende vers drukt Paulus zich nog duidelijker uit. De schepping is vanwege de ongehoorzaamheid van de mens onder de slavernij van het verderf gekomen.

De invloed van de zondeval op de kosmos
Hoe is de situatie buiten het directe leefgebied van de mens? Had en heeft de zonde van de mens ook gevolgen voor de kosmos? We vinden daarvoor geen directe aanwijzingen in Genesis 3, wel wat verderop in Genesis. Na de zondeval gaat het op de aarde van kwaad tot erger; lees Genesis 4 tot en met 6. Het leidt ertoe dat God besluit mensen en dieren van de aardbodem te verdelgen, met uitzondering van Noach en zijn gezin en de dieren die met hen in de ark gaan. Zij zullen behouden worden, maar er gaat wel iets veranderen. Dat lezen we in Genesis 6 vers 3. „Toen zei de HEERE: Mijn Geest zal niet in eeuwigheid twisten met de mens, omdat hij ook vlees is. Maar zijn dagen zullen zijn honderd en twintig jaar.” 
Vaak wordt die 120 jaar uitgelegd als de periode tussen Gods voorzegging van de zondvloed en de uitvoering van de straf. Zo kan de tekst inderdaad gelezen worden. Er is ook een andere uitleg mogelijk; die ligt meer voor de hand. In Genesis 5 vinden we het geslachtsregister van Adam tot Noach, met alle leeftijden erbij. Voor ons besef extreem hoge leeftijden. Adam wordt 930 jaar, Seth 912, Enos 905, Methusalach 969. Pal daarna lezen we dat de geslachtslijn van Kaïn en die van Seth zich gaan vermengen. Dan is voor God de maat vol en zegt Hij: „Zijn dagen zullen zijn honderd en twintig jaar.” 
Pas vier verzen verderop lezen we van Zijn besluit mens en dier van de aarde te verdelgen door een zondvloed. Die twee zaken lijken op een bepaalde manier wel met elkaar samen te hangen en dat blijkt ook het geval. Na de zondvloed zien we de leeftijd van de mens snel dalen. Niet ineens naar 120 jaar, wat dat betreft is er een parallel met het sterven van de dood door Adam en Eva. Ze sterven niet direct, maar worden wel sterfelijk. Zo ligt de leeftijd van de mens na de zondvloed niet meteen op maximaal 120 jaar, maar het gaat er wel snel naartoe. Abraham wordt nog maar 175 jaar, Izak 180 jaar, Jacob 147 jaar. Daarmee bereikten de aartsvaders in hun dagen een zeer hoge leeftijd, als blijk van Gods zegen over hun leven. Dat geldt ook voor Mozes, die op 120-jarige leeftijd door God werd weggenomen terwijl zijn kracht nog niet was vergaan. Dat was destijds al zeer uitzonderlijk. Dezelfde Mozes zegt in Psalm 90: „Aangaande de dagen onzer jaren, daarin zijn zeventig jaar of zo wij zeer sterk zijn tachtig jaar.”
Opmerkelijk is dat vooraanstaande Britse verouderingsdeskundigen, zogenaamde gerontologen, vrij recent lieten weten dat de stijging van de gemiddelde leeftijd naar het eind gaat, omdat de mens niet ouder kan worden dan 120 jaar. Dat is zelfs met onze moderne medische middelen en mogelijkheden volgens deze seculiere wetenschappers het absolute maximum. Vanwaar de opmerkelijke leeftijdsdaling na de zondvloed? Creationisten gaan ervan uit dat er door deze vloed iets is veranderd in de atmosfeer, waardoor het verouderingsproces werd versneld. Dat lijkt me niet onaannemelijk. Naast deze indirecte invloed van onze zonde op de atmosfeer, via de zondvloed, is er de directe invloed. De ongebreidelde consumptiedrang van de westerse mens leidde in de achterliggende eeuw tot gaten in de ozonlaag, zure regen, broeikaseffecten, klimaatverandering… Die kosmologische schade heeft ernstige gevolgen voor het leven op aarde: van mens, dier en plant.

De gevolgen voor de dieren
Ik wees al op de grote gevolgen van de zonde van de mens voor de dieren. Ze deelden, hoewel onschuldig, in het oordeel van de zondvloed. De zonde van de mens werkt ook door in de omgang van mensen met dieren. Het was Gods wil dat de dieren hun aard tot uitdrukking zouden brengen en dat de mens Gods beeld zou vertonen. Juist in zijn heerschappij over de dieren kon Adam iets van dat beeld tot uitdrukking brengen. Hij moest regeren zoals God regeert: rechtvaardig, wijs en zacht. Sinds de zondeval brengt de mens echter vooral zijn eigen verdorven aard tot uitdrukking. Een van de gevolgen is dat hij de dieren vaak verhíndert naar hun aard te leven. Zeker in onze moderne westerse samenleving is dat het geval. Het dier is verlaagd tot product; kenmerkend is de term bio-industrie.
Uit reactie daarop ontstond een beweging die dierlijk leven boven menselijk leven plaatst en het fokken van kistkalveren of mestkuikens kwalijker vindt dan het doden van ongeboren menselijk leven. Opvallend is hoe vaak in onze samenleving wordt gesproken over het overlijden van dieren en het doodgaan van mensen. Bij alle verschillen is er één overeenkomst. Het Bijbelse zicht op de verhouding tussen mens en dier is volledig zoek.

3. Hoe de aarde is sinds de komst van Christus.

Al in het Oude Testament wordt door God voorzegd dat het zo niet zal blijven. Direct na de zondeval komt Hij met de moederbelofte, moeder van alle andere beloften. God zal vijandschap zetten tussen het zaad van de slang en het zaad van de vrouw. Uit haar zal een Verlosser worden geboren, Die de strijd zal aanbinden met satan en zijn kop zal vermorzelen. Vanwege de moederbelofte geeft Adam aan Manninne de naam Eva of moeder van alle levenden. Latere profetieën maken steeds duidelijker wie de Verlosser is en wat Hij zal doen. De Messias, Gods gezalfde, zal de kloof tussen God en mensen overbruggen door verzoening te doen over de zonde. In Hem is er genade te verkrijgen. Daarop valt doorgaans alle nadruk, maar er is meer te zeggen.
De zonde van de mens ruïneerde de totale schepping, zagen we. Daarom zendt God in de volheid van de tijd Zijn Zoon niet alleen tot verlossing van de mens, maar ook tot bevrijding van de schepping en herstel van de oorspronkelijke harmonie. We vinden dat onder meer terug in Johannes 3 vers 16, het Bijbelvers dat wel het Evangelie in een notendop wordt genoemd. Het komt uit de mond van Jezus in het nachtelijke gesprek met Nicodemus. „Want alzo lief heeft God de wereld gehad, dat Hij Zijn eniggeboren Zoon gegeven heeft, opdat een iegelijk die in Hem gelooft, niet verderve, maar het eeuwige leven hebbe.” (Joh. 3:16) Onder ons wordt weleens de vraag gesteld: Gaat het hier om de hele mensheid of om de uitverkorenen? Het antwoord is: geen van beide. In de grondtekst staat voor wereld het woord “kosmos”. 

Wedergeboorte van mens en schepping
Jezus komt de door de mens aangerichte ravage herstellen. Hij doet dat door Zelf volkomen mens te worden: met lichaam, ziel en geest. Ieder die in Hem gelooft zal niet verderven (eeuwig verderf van lichaam, ziel en geest ondergaan), maar eeuwig leven hebben. In het gesprek met Nicodemus wijst Jezus niet alleen op de noodzaak van geloof, maar ook van wedergeboorte door de Heilige Geest. Een geboorte van boven, uit de hemel. Dat is de wijze waarop God de mens vernieuwt. Een geredde zondaar is geen totaal ander mens, wel een totaal veranderd mens. Hij leert door de geboorte vanuit God een ander leven kennen en gaat daardoor anders doen en anders denken over verleden, heden en toekomst.
De wedergeboorte van de mens krijgt onder ons veel aandacht. Terecht, maar ook hier geldt: de Bijbel zegt meer. Het zelfstandig naamwoord wedergeboorte komt slechts twee keer in de Bijbel voor: in Titus 3 vers 5 en Mattheüs 19 vers 28. In Titus gaat het om de wedergeboorte van de mens, in Mattheüs  om de wedergeboorte van de schepping: het herstel van alle dingen na Jezus’ wederkomst. Dan zal het door ons gehavende werk van Gods handen worden vernieuwd zoals de uitverkorenen zijn vernieuwd. Door Goddelijk ingrijpen van boven, zoals verwoord door Johannes in het boek Openbaring: „Zie, Ik maak alle dingen nieuw.” (Openb. 21:5)
Petrus vermaant de christenen aan wie hij schrijft naar deze wedergeboorte uit te zien, in het besef van de vergankelijkheid van het aardse en een leven van persoonlijke toewijding aan God. „Dewijl dan deze dingen alle vergaan, hoedanigen behoort gij te zijn in heiligen wandel en godzaligheid! (…) Maar wij verwachten, naar Zijn belofte, nieuwe hemelen en een nieuwe aarde, in dewelke gerechtigheid woont.” (2 Petr. 3:11, 13) Hoe komt het dat déze wedergeboorte onder ons nauwelijks aandacht krijgt? 

Tussen D-day en V-day
We leven nu in de periode tussen Jezus’ eerste komst en Zijn tweede komst. Hoe moeten we die periode zien? Eerder gaf ik aan dat God na de zondeval Zijn rijk terugtrok in de hemel. Deze aarde werd bezet gebied, beheerst door satan met de mens als verblinde, vrijwillige onderdaan. Tot de grote invasie, de komst van Jezus op aarde. Johannes predikte het aan zijn hoorders: „Bekeert u, want het koninkrijk der hemelen is nabij gekomen.” Nabij in de komst van de Koning, die op Goede Vrijdag door Zijn dood aan het kruis de kop van satan vermorzelde.
Er is weleens een vergelijking gemaakt met Decision-day en Victory-day in de Tweede Wereldoorlog. Met D-Day, de landing van de geallieerden in Normandië, werd Hitler de beslissende slag toegebracht. Toch heeft hij daarna nog geducht zijn staart geroerd. Denk aan het Ardennenoffensief en de hongerwinter in Nederland. Hij was pas uitgewoed op V-day, de bevrijdingsdag. Met Jezus’ uitroep “Het is volbracht” was de beslissende slag tegen satan geleverd. Maar met de kracht die hij nog heeft, gaat de dodelijk verwonde satan rond als een briesende leeuw totdat Jezus terugkomt. Pas dan is V-day aangebroken, de totale bevrijding, en volgt herstel van het door ons geruïneerde rijksdeel van het koninkrijk van God.
Jezus kwam naar deze wereld om plaatsvervangend de schuld vanwege de zonde te betalen, de straf van God over de zonde te ondergaan en plaatsvervangend voor al de Zijnen de wet van God volkomen na te leven. Dat Borgwerk heeft consequenties voor de totale kosmos. Zoals de mens de schepping door de zonde meesleurde in het verderf, zo legt Jezus door Zijn verzoenend lijden en sterven de basis voor het toekomstig herstel. Toen de soldaat met de speer in Jezus’ zijde stak, kwam er bloed en water uit. Bloed tot rechtvaardiging, water tot reiniging van zondaren. Daaraan voorafgaand lezen we dat de soldaten Hem een kroon van doornen op het hoofd drukten, symbool van de gevolgen van de zonde voor de schepping. Jezus draagt die kroon als teken dat Hij de vloek op de schepping eens voorgoed zal wegdragen.
Zowel voor de gelovigen als voor de schepping geldt dat Victory-day nog moet komen. Paulus zegt het in Romeinen 8 vers 22 in beeldende taal. „Want wij weten dat het ganse schepsel te zamen zucht en te zamen als in barensnood is tot nu toe.” Deze woorden herinneren ons aan Gods straf voor  Eva. „Met smart zult gij kinderen baren.” Bij haar was dat door eigen schuld. De schepping is in barensnood vanwege ónze schuld. Tegelijk biedt dit beeld hoop. Jezus sprak tot Zijn discipelen: „Een vrouw, wanneer zij baart, heeft droefheid, dewijl haar ure gekomen is; maar wanneer zij het kindeken gebaard heeft, zo gedenkt zij de benauwdheid niet meer, om de blijdschap, dat een mens ter wereld geboren is.” (Joh. 16:21)
Zo ligt er ook in het zuchten van de schepping perspectief. Door onze zonde werd die aan de vergankelijkheid onderworpen, door Christus’ borgwerk is de verlossing aanstaande. De schepping zelf beseft niet dat ze zich al in de verloskamer bevindt, en dat de geboorte van de nieuwe hemel en aarde nabij is. Een vernieuwd mens beseft dat als het goed is wel. Niet voor niets verbindt Paulus het zuchten van de schepping aan het zuchten van de gelovigen en het zuchten van de Heilige Geest, Die voor hen bidt met onuitsprekelijke zuchtingen. Het is geen goed teken als dit zuchten ons volkomen vreemd is, omdat we doof zijn voor het zuchten van de schepping.

4. Hoe de aarde wordt na de tweede komst van Christus.

Als we spreken over de nieuwe aarde, moeten we ons hoeden voor speculatie. Laten we niet meer zeggen dan wat de Bijbel erover zegt. Laten we ook niet minder zeggen dan wat de Bijbel erover zegt. Nog treuriger is het als aan dit onderwerp nauwelijks of geen aandacht wordt besteed. Niet alleen in ons algemene denken, ook in ons kerkelijk en theologisch denken staat de mens vaak centraal. In de Bijbel staat God en de verwerkelijking van Zijn Koninkrijk centraal. In zijn brief aan de gemeente van Kolosse tekent Paulus de Heere Jezus eerst als degene door Wie de Vader alles heeft geschapen. Vervolgens als Hoofd van de gemeente, Die weer vrede tussen God en mens maakte. Daarna als de Goël Die Zijn bloed stortte opdat Hij alle dingen verzoenen zou tot Zichzelf, hetzij de dingen die op de aarde, hetzij de dingen die in de hemel zijn.” (Kol. 1:20).
In de brief aan de gemeente van Efeze zegt Paulus het nog duidelijker. Deze brief begint hij met een lofprijzing aan God. Eerst prijst de apostel God de Vader vanwege Zijn verkiezing van de gelovigen in Christus. Vervolgens prijst hij Hem vanwege de vergeving van hun zonden omwille van het bloed van Christus. Daarna om het toekomende herstel van alle dingen door Christus. „Ons bekend gemaakt hebbende de verborgenheid van Zijn wil, naar Zijn welbehagen, hetwelk Hij voorgenomen had in Zichzelf. Om in de bedeling van de volheid der tijden wederom alles tot een te vergaderen in Christus, beide dat in de hemel is en dat op de aarde is.” (Ef. 1:10) Kort samengevat: om de oorspronkelijke eenheid en harmonie weer te herstellen.
Wie alle nadruk legt op de redding van de mens, komt voor de moeilijke vraag te staan of satan uiteindelijk toch niet de overwinnaar is. De Bijbel leert, en we zien het in de praktijk bevestigd, dat slechts een minderheid van de mensheid Jezus als Gods Zoon en de geschonken Verlosser belijdt. Binnen die minderheid is er nog veel kaf onder het koren. De vraag staat in een ander licht als we de volheid van het werk van Christus gaan zien. Door Zijn arbeid wordt de kosmos vernieuwd, de natuur op aarde vernieuwd, het dierenrijk vernieuwd. En bij dat alles is er een nieuwe mensheid van geredde zondaren die door genade leerden hun heil en zaligheid alleen van God in Christus te verwachten.

Een nieuwe hemel en een nieuwe aarde
Al onder het Oude Testament is voorzegd dat er eens een nieuwe hemel en een nieuwe aarde zal komen. Denk aan Jesaja 65. „Want zie, Ik schep nieuwe hemelen en een nieuwe aarde; en de vorige dingen zullen niet meer gedacht worden.” Petrus spreekt er later over in zijn tweede algemene zendbrief. „Maar wij verwachten naar Zijn belofte nieuwe hemelen en een nieuwe aarde, in dewelke gerechtigheid woont.” (2 Petr. 3:13) In Openbaring 21 wordt er nog uitvoeriger over gesproken.
Met de nieuwe hemel wordt volgens veel uitleggers niet de woonplaats van God bedoeld, door Paulus aangeduid als de derde hemel. Het gaat volgens hen om het uitspansel, het firmament. Dat is bedorven door de werkzaamheid van duistere machten. Paulus spreekt over de geestelijke boosheden in de lucht en noemt satan de overste van de macht der lucht (Ef.2 : 2). Het firmament is ook aangetast door de mens, die zich niet als rentmeester maar als uitbuiter van de schepping ging gedragen. Na Christus’ wederkomst zullen het gehele uitspansel en de aarde worden gereinigd. Andere uitleggers betrekken ook de zogeheten derde hemel erbij. Daar is de opstand tegen God immers begonnen en kon de satan ook daarna nog lange tijd komen; denk aan het boek Job. Pas na de hemelvaart van Christus is de hemelpoort  voor satan voorgoed gebarricadeerd.
De eeuwen door is er verschil van mening geweest over de vraag of er een compleet nieuwe aarde met een nieuw uitspansel komt of een vernieuwde kosmos. Petrus geeft in zijn tweede zendbrief aan dat de hemelen door vuur zullen vergaan en de elementen brandende zullen versmelten. Dat lijkt te wijzen op een totale vernietiging van het oude. Dat geldt ook voor Openbaring 21, waar we in een profetische vooruitblik lezen dat de eerste hemel en de eerste aarde voorbij zijn gegaan. Lezen we secuurder, dan valt op dat Petrus schrijft dat de aarde en de werken die daarin zijn zullen verbranden. Het gaat dus om dat wat de mens van de aarde heeft gemaakt. In Openbaring 21 vers 26 wordt over het nieuwe Jeruzalem gezegd dat de heerlijkheid en de eer der volken in haar gebracht zullen worden. Paulus spreekt in de brief aan de Romeinen over het verlangen dat het schepsel vrijgemaakt zal worden van de dienstbaarheid der verderfenis. 
Op grond van deze Schriftgedeelten concludeert Calvijn dat er geen sprake zal zijn van een complete vernietiging maar van vernieuwing van het oude. Naast discontinuïteit is er continuïteit, zoals het verdorven menselijk lichaam niet zal worden vernietigd, maar zal worden verheerlijkt. Er is sprake van herschepping. Deze visie is leidend geworden binnen het gereformeerde denken. Je vindt die onder meer terug in het laatste artikel van de Nederlandse Geloofsbelijdenis. Daarin stelt Guido de Brès dat Jezus na Zijn terugkomst deze oude wereld in vuur en vlam zal stellen om haar te zuiveren. Hij gebruikt het beeld van de goudsmid die het gouderts in het vuur houdt om het te ontdoen van alle verontreiniging. Zoals de eerste wereld door het water van de zondvloed is gereinigd, beeld van de doop, zal deze wereld door het vuur van het gericht worden gelouterd.

Een nieuw plantenrijk en dierenrijk
De continuïteit waarover de Bijbel spreekt, impliceert dat God geen afstand doet van alles wat zeer goed uit Zijn handen kwam. Wat Hij schiep, keert terug. De natuur op de aarde zal worden vernieuwd. Op de nieuwe aarde is geen onkruid meer, dat ander kruid overwoekert of verstikt. De wilde dieren zullen van aard en wezen veranderen, zodat zij de mens en andere dieren niet meer schaden. Roofdieren worden weer planteneters, slangen verliezen hun venijn. In Jesaja 65, dat spreekt over de nieuwe hemel en de nieuwe aarde, lezen we: „De wolf en het lam zullen tezamen weiden, en de leeuw zal stro eten als een rund, en stof zal de spijze der slang zijn. Zij zullen geen kwaad doen noch verderven op Mijn ganse heilige berg, zegt de HEERE.” (Jes. 65:25)
[bookmark: 8][bookmark: 9]Het zal méér zijn dan een herstel van de oorspronkelijke toestand in het paradijs. Het rijk van de natuur zal verheerlijkt zijn, omdat het rijk van de genade voltooid is. In de woorden van Jesaja 11: „En de wolf zal met het lam verkeren, en de luipaard bij den geitenbok nederliggen; en het kalf, en de jonge leeuw, en het mestvee te zamen, en een klein jongske zal ze drijven.  De koe en de berin zullen te zamen weiden, haar jongen zullen te zamen nederliggen, en de leeuw zal stro eten, gelijk de os. En een zoogkind zal zich vermaken over het hol van een adder; en een gespeend kind zal zijn hand uitsteken in de kuil van den basilisk. Men zal nergens leed doen noch verderven op den gansen berg Mijner heiligheid; want de aarde zal vol van kennis des HEEREN zijn, gelijk de wateren den bodem der zee bedekken.”

Een nieuwe mensheid
Op die verloste aarde zal ook de verloste mens zijn plaats hebben. Opvallend is de grote overeenkomst tussen de eerste twee en de laatste twee hoofdstukken van de Bijbel. Het paradijs keert in Openbaring 21 en 22 terug, maar in een nog veel heerlijker vorm. De toegang tot de boom des levens is weer geopend. De boom van kennis van goed en kwaad is daar niet meer. In de woorden van Augustinus: „Het was mogelijk om te zondigen, het werd onmogelijk om niet te zondigen, het wordt onmogelijk om te zondigen.” De macht van de duivel is dan voorgoed tenietgedaan; hij kan de mens niet nogmaals tot zonde verleiden. De zee, beeld van onrust, strijd en het terrein van de boze, is er niet meer.
Johannes schrijft in diepe verwondering  „En ik zag de heilige stad, het nieuwe Jeruzalem, nederdalende van God uit de hemel, toebereid als een bruid, die voor haar man versierd is.” (Openb. 21:2) Met dit nieuwe Jeruzalem worden de gezaligden bedoeld, de bruid van Christus. Het feit dat die een plaats op aarde krijgt, wil niet zeggen dat de afstand tot God weer groter wordt. Hemel en aarde zijn dan voorgoed en ten volle verenigd te zaam. Ze schuiven als het ware ineen. „En ik hoorde een grote stem uit de hemel, zeggende: Ziet, de tabernakel Gods is bij de mensen, en Hij zal bij hen wonen, en zij zullen Zijn volk zijn, en God Zelf zal bij hen en hun God zijn.” (Openb. 21:3). De gemeenschap tussen God en Zijn volk is zo nauw, dat God met hen gaat samenwonen in één tent. 
Hemellichamen zijn op de nieuwe aarde niet meer nodig. Ook dat had Jesaja al geprofeteerd. „De zon zal u niet meer wezen tot een licht des daags, en tot een glans zal u de maan niet lichten; maar de HEERE zal u wezen tot een eeuwig Licht, en uw God tot uw Sierlijkheid. Uw zon zal niet meer ondergaan, en uw maan zal haar licht niet intrekken; want de HEERE zal u tot een eeuwig licht wezen.” (Jes. 60:19,20)

Een nieuw lichaam
De mens heeft daar een vernieuwd lichaam. Geen wezenlijk ander lichaam, wel een lichaam met een andere dimensie, gelijkvormig aan het verheerlijkt lichaam van Christus. Daarin blijven de littekenen van de kruisiging te zien. Denk aan de ontmoeting met Thomas na de opstanding. Het opstandingslichaam van Jezus kon worden aangeraakt en ook na de opstanding at de Heiland. Tegelijk was het een lichaam dat zich niet door muren en deuren liet weerhouden, of aan een plaats gebonden was. Zo’n transcendent lichaam zullen al Gods kinderen na de opstanding ontvangen. 
Naast het verheerlijkte karakter van het nieuwe lichaam is er nog een ander essentieel verschil met het oorspronkelijke lichaam. Van seksualiteit is op de nieuwe aarde geen sprake meer, zoals Jezus de sadduceeën leerde. In dat opzicht zullen de verlosten als de engelen zijn. De nieuwe aarde hoeft niet meer door voortplanting gevuld te worden. De gezaligden vormen al een schare die niemand tellen kan, groot genoeg om de hele aarde te vullen.

Er is een nauwe samenhang tussen het beperkte zicht onder ons op de nieuwe aarde en de gebruikelijke visie op het lichaam. Doordeweeks zijn we vaak overmatig met ons lichaam bezig, in de kerk lijkt het ineens van gering belang. Je zou kunnen zeggen dat er sprake is van een materialistische overwaardering en een geestelijke onderwaardering. Hoe vaak wordt niet gezegd dat het gaat om de onsterfelijke ziel, waarbij het lichaam van weinig belang lijkt en de indruk wordt gewekt dat het slechts voor de tijd is geschapen. Kenmerkend is de term “stoffelijk overschot” dat nogal eens wordt gebruikt voor het lichaam van een overledene. Met deze terminologie is het niet eenvoudig om crematie af te wijzen. Waarom zou je stoffelijk overschot ofwel afval niet mogen verbranden? 
Laten we goed beseffen dat dit spraakgebruik past bij het heidense, Griekse gedachtegoed. Niet bij het christelijke denken. Paulus verzet zich met hand en tand tegen de gedachte dat het lichaam er niet toe doet. Hij noemt het een tempel van de Heilige Geest. Denk ook aan 1 Korinthe 15, het lange hoofdstuk dat handelt over de opstanding van de doden. Daarin vergelijkt hij het lichaam met zaad. Afval verbranden we, zaad zaaien we. In de woorden van Paulus: „Het lichaam wordt gezaaid in vergankelijkheid, het wordt opgewekt in onvergankelijkheid. Het wordt gezaaid in oneer, het wordt opgewekt in heerlijkheid. Het wordt gezaaid in zwakheid, het wordt opgewekt in kracht.” (1 Kor. 15:42, 43).

Christus werd volkomen mens: een drie-eenheid van lichaam, ziel en geest. Dat deed Hij om als echt mens de toorn van God over de zonde te kunnen stillen, maar evenzeer om de mens volkomen te kunnen redden: naar lichaam, ziel en geest. Dat is de troost van een christen, zoals beleden in de eerste vraag en het eerste antwoord van onze Heidelbergse Catechismus. „Wat is uw enige troost, beide in het leven en sterven? Dat ik met lichaam en ziel, beide in het leven en sterven, niet mijn, maar mijns getrouwen Zaligmakers Jezus Christus eigen ben.”
We hebben niet een onsterfelijke ziel te verliezen, we zijn onsterfelijke mensen. Ons lichaam heeft net zo goed een eeuwigheidsbestemming. Het is goed om te beseffen dat het woord ziel in de Bijbel meestal het hele menszijn omvat. De heerlijkheid in de hemel is nog onvolkomen. Het is uitsluitend een heerlijkheid in de geest, een deel van Gods Kerk ontbreekt en de schepping is nog niet verlost. Pas na de wederkomst is er de volkomen heerlijkheid op de nieuwe aarde: met lichaam, ziel en geest, samen met al de verlosten. Er is ook een aangrijpende keerzijde. De rampzaligheid van de hel is nu nog ten dele: uitsluitend in de geest. Na de wederkomst van Christus zal de rampzaligheid ten volle worden gesmaakt, in een lijden van lichaam, ziel en geest, samen met al de verdoemden.

Een nieuwe taak
Met het herstel van alle dingen is het middelaarswerk van Jezus ten einde. De verlossing van de verkorenen, de bevrijding van de kosmos en de vernieuwing van de aarde is dankzij Zijn werk dan ten volle volbracht. Het Koninkrijk van God omvat weer hemel en aarde op een heerlijker wijze dan ooit tevoren. Het moment is dan voor Hem aangebroken om de opdracht die Hij voor de grondlegging van de wereld in de vrederaad aanvaardde, terug te geven aan de Vader. Daarover spreekt Paulus in het al genoemde hoofdstuk 1 Korinthe 15, als hij zegt: „Daarna zal het einde zijn, wanneer Hij het Koninkrijk aan God en den Vader zal overgegeven hebben; wanneer Hij zal te niet gedaan hebben alle heerschappij, en alle macht en kracht. Want Hij moet als Koning heersen, totdat Hij al de vijanden onder Zijn voeten zal gelegd hebben. De laatste vijand, die te niet gedaan wordt, is de dood. Want Hij heeft alle dingen Zijn voeten onderworpen. Doch wanneer Hij zegt, dat Hem alle dingen onderworpen zijn, zo is het openbaar, dat Hij uitgenomen wordt, Die Hem alle dingen onderworpen heeft. En wanneer Hem alle dingen zullen onderworpen zijn, dan zal ook de Zoon Zelf onderworpen worden Dien, Die Hem alle dingen onderworpen heeft, opdat God zij alles in allen.” (1 Kor. 15:24-28)
Twee opmerkingen naar aanleiding van dit Bijbelgedeelte. De woorden “De laatste vijand die te niet gedaan wordt, is de dood” betrekken wij vaak op het sterven van de gelovige. Alsof die dan nog met deze vijand te kampen krijgt. Dat is een onjuiste gedachte. Voor een christen is de dood “een afsterving van de zonden en een doorgang tot het eeuwige leven”, zegt onze Heidelbergse Catechismus op Bijbelse gronden (vraag 20). De dood is de laatste vijand van Christus.
Met de woorden “Daarna zal het einde zijn”, wil Paulus aangeven het doel is bereikt. Voor “einde” staat in de grondtaal “telos”, ofwel doeleinde. Dan zullen alle gezaligden mét Christus als koningen heersen; de nieuwe schepping voor eeuwig regeren. Als beelddragers van God mogen ze daar werken voor God. Zonder zonde en daarom ook zonder zweet, zonder doornen, zonder smart, met de lofzang voor Christus op de lippen: „Gij hebt ons Gode gekocht met Uw bloed”. 
Wat hebben we met zo’n vooruitzicht niet veel redenen om onze zonden te belijden, Christus als onze Verlosser aan te grijpen, Hem ootmoedig te volgen en het anderen toe te roepen:

Wie heeft lust de Heere te vrezen,
’t allerhoogst en eeuwig goed.
God zal Zelf zijn leidsman wezen,
leren hoe hij wand’len moet.
’t Goed dat nimmermeer vergaat,
zal hij ongestoord verwerven.
En zijn Godgeheiligd zaad
zal ’t gezegend aardrijk erven.




12

